
Annoncer le  kerigme 
Père François Quillet 

Nous savons que les réformes nécessaires de nos paroisses ne 
sont pas là seulement pour redessiner de nouveaux maillages 
territoriaux. L’enjeu est de réfléchir : « comment annoncer 
l’Évangile aujourd’hui dans notre monde ». L’annonce de 
l’Évangile se résume en un mot : le kerygme qui est le noyaux 
de l’annonce évangélique. Nous le trouvons dans le livre des 
Actes des apôtres et aussi dans les lettres de Saint Paul. Le Pape 
François, dans le l’exhortation apostolique post-synodale 
« Evangelii gaudium Nº 64, résume bien cette annonce en une 
seule phrase :  

“Jésus Christ t’aime, il a donné sa vie pour te sauver,  
et maintenant il est vivant à tes côtés  

chaque jour pour t’éclairer, pour te fortifier, pour te libérer” 

Voyons ensemble de quoi il s’agit concrètement :  

. . . “Jésus Christ t’aime, . . .  

Oser dire « Jésus Christ t’aime » ( on peut se le dire les uns aux autres ) , mais surtout 
à ceux qui n’ont jamais entendu parler de Jésus ou mal. C’est important de ne pas 
garder pour soi les trésors de la foi que nous recevons.  

"Jésus t’aime". C’est la question de l’amour. Qu’est-ce qu’aimer ? Qu’est-ce que cela 
signifie de dire Jésus t’aime. Ce mot en français peut être galvaudé. Je peux dire de 
manière égale : « j’aime le chocolat » ou « j’aime ma femme » ou « Dieu m’aime. » 
Est-ce le même amour ? Ce n’est pas la même chose. Pour parler de l’amour de Dieu 

La joie de l’Evangile ( 2013 ) N°164 :  
Nous avons redécouvert que, dans la catéchèse aussi, la première annonce ou 
“kérygme” a un rôle fondamental, qui doit être au centre de l’activité évangélisatrice et 
de tout objectif de renouveau ecclésial. Le kérygme est trinitaire. C’est le feu de 
l’Esprit qui se donne sous forme de langues et nous fait croire en Jésus Christ, qui par 
sa mort et sa résurrection nous révèle et nous communique l’infinie miséricorde du 
Père. Sur la bouche du catéchiste revient toujours la première annonce : “Jésus Christ 
t’aime, il a donné sa vie pour te sauver, et maintenant il est vivant à tes côtés chaque 
jour pour t’éclairer, pour te fortifier, pour te libérer”. Quand nous disons que cette 
annonce est “la première”, cela ne veut pas dire qu’elle se trouve au début et qu’après 
elle est oubliée ou remplacée par d’autres contenus qui la dépassent. Elle est première 
au sens qualitatif, parce qu’elle est l’annonce principale, celle que l’on doit toujours 
écouter de nouveau de différentes façons et que l’on doit toujours annoncer de nouveau 
durant la catéchèse sous une forme ou une autre, à toutes ses étapes et ses moments.
[126] Pour cela aussi « le prêtre, comme l’Église, doit prendre de plus en plus 
conscience du besoin permanent qu’il a d’être évangélisé ».[127]  1

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#_ftn126
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#_ftn127
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#_ftn126
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#_ftn127


on parle de charité ( en français on dit « faire la charité » mais ce n’est pas ça, c’est 
bien plus profond.  

Il y a  :  
L’amour d’attirance ( eros) : on est attiré par quelqu’un dans les relations même 
normales.  
L’amour d’amitié ( philia ) : on peut vivre l’amitié. Un ami on le rencontre souvent en 
tout cas on essaie de garder le contact, . . . .  
La charité ( agape ) : c’est un amour qui n’attend pas la réciprocité : aimer quelqu’un 
sans attirance particulière, sans être assuré d’une certaine réciprocité . C’est ce qui se 
rapproche le plus d’un amour gratuit, on dirait même inconditionnel. Jésus parle 
d’aimer même ses ennemis ce qui correspond à ceci : Dieu nous aime même si on lui 
déplait.  

. . . il a donné sa vie pour te sauver, . . .  

Dieu en Jésus nous aime, et il nous dit qu’il nous aime. C’est bien le message de 
l’Évangile, se savoir aimé. Mais il faut des preuves d’amour . Dieu ne se contente pas 
de nous dire cet amour. Pour cela il a donné sa vie pour chacun d’entre nous. «  Il n’y 
a pas de plus grand amour que de donner sa vie pour ceux qu’on aime » ( Jen 15, 13 ) 
Jésus s’est donné en mourant sur la Croix. Et bien sûr la résurrection atteste de la 
vérité de ce salut. La question est : de quoi est-ce que Dieu nous sauve. ( Jésus c’est 
bien « Dieu sauveur », non ? )  

Jésus nous sauve :  
De la mort : pas sa résurrection ( cf icône de la résurrection avec Adam et Eve sortis 
du tombeau )  
Du péché : c’est ce qui nous sépare, nous éloigne de Dieu. Nous recevons le 
pardon . . .  

 . . . et maintenant il est vivant à tes côtés chaque jour . . .  

Comment faire l’expérience de la présence de Dieu vivant avec nous ?  

Par les témoignages  
On a eu le témoignage de Cindy qui a eu elle-même celui de ses 
accompagnatrices . . .  

Par la Bible ( la parole de Dieu ) : une parole m’a interpellé ( ex le père François qui 
témoigne d'une parole du Psaume 126 dans la Bible qui l’a accompagné dés le début 
de son sacerdoce : « Si le Seigneur ne bâtit la maison les travailleurs bâtissent en 
vain . . . » )  

Par la vie intérieure 
J’ai senti la présence de Jésus dans ma vie qui se manifeste (me fait signe, se donne 
dans la prière,  me donne sa paix etc. )  



Par l'expérience de la Providence de Dieu  
Expérience positive : le Seigneur est là et il agit à mes côté il m’envoie les bonnes 
personnes au bon moment ; il y a les moments de joie où l’on reconnait le passage de 
Dieu.  
Expérience  négatives aussi dans une relecture postérieurs ( cf exp de St François une 
année de prison c’est long mais ce temps lui a donné de réfléchir sur le sens de sa 
vie . . . )  

. . . pour t’éclairer, pour te fortifier, pour te libérer” 

Une expérience que je fais dans ma pauvreté. L’Évangile est d’abord annoncé aux 
pauvres ( toutes sortes de pauvreté : matérielle, morale spirituelle . . . ceux qui font 
l’expérience de grande solitude . . . )  
Une expérience que je ne fais pas tout seul : dimension de la communauté, de 
l’Eglise. . .   

Conclusion  

Le kerygme, il faut toujours y revenir. C’est ce qu’il y a d’irréductible pour notre 
foi : c’est comme la dernière poupée d’une poupée russe ?  


